## [要旨]

高松次郎の「単体」シリーズは、膨大な作品点 数と種々様々な特徴をもつ、1969年から1972年 まで取り組まれた著名な作品群である。本シリー ズは形式的特徴の観点から、概ね三つの作品群 に分類することができる。第一に、《16個の単体》 や《36個の単体》などの無垢の杉に加工を施した 作品群、第二に、《コンクリートの単体》や《紙の 単体》など、直方体ないし矩形の中央部を破砕 し、その破片を元の場所に戻した作品群、第三 に、周囲を鋸状に加工した板に、ラッカーにより全 面に単色を施した「板の単体」の作品群――《板 の単体(黒)》、《板の単体(赤)》、《板の単体(青)》 ――である。本論文は、以上の三種の作品群を タイプA、タイプB、タイプCと呼び、これまで十分 に言及されることのなかったタイプCの新たな解釈 を提示することを目的とする。

そのために本論文ではまず、(I)議論の下準備として「単体」と関連する諸概念について説明する。次に、(II)これまでの「単体」解釈を整理して示す。その上で、(III)タイプCの形式的特徴及び、それとモノクローム絵画に関する高松のテクストの検討を行い、本論文におけるタイプCの解釈を試みる。本論文ではこうした議論を通じて、タイプCは、色面が精神的な何かに転化されることなく色面それ自体の自己同一性が保持されることが企図されたものであり、高松にとってモノクローム絵画に対する一つの試みであったと解釈する。そしてこの解釈によって、タイプCに、A及びBとは異なる固有の位置を与えることが可能となる。

大澤 慶久

がある。本論文では、形式的特徴の相違に基づき、次の三つのタイプに分類することにする。 シリーズは、非常に膨大な作品点数があるとともに、種々様々な特徴をもつものである。それゆえ、 どのシリーズと同様、多くの批評家や研究者によって取り上げられてきた著名な作品群である。本 **単体」についての議論を始める前に、まずは鳥瞰的な視点からその大まかな分類をしておく必要** 九六九年から一九七二年まで制作された高松次郎の「単体」シリーズは、「点」、「紐」、「影」な

パネル板に、ラッカーによって全面に単色を施した「板の単体」の作品群――《板の単体(黒)》[図4]、 し矩形の中央部を破砕し、その破片を元の場所に戻した作品群、第三に、周囲を鋸状に加工した た作品群、第二に、《コンクリートの単体》[図2]や《木の単体》、《紙の単体》[図3]など、直方体ない 文では便宜上、タイプA、タイプB、タイプCと呼ぶことにする。。 《板の単体(赤)》[図5]、《板の単体(青)》[図6]――である•。以上の三つのタイプの「単体」を本論 第一に、《16個の単体》[図1]や《36個の単体》、《4つの単体 (杉)》などの無垢の杉に加工を施し

能による自己同一性、第三に、物の無限の分割と外部への無限の増殖、第四に、物における部分と全 から物への様態変化における自己同一性、第二に、物の様態変化における名詞 まざまに解釈されてきた。それはおおむね、以下のように分類・要約することができる。第一に、物 これまで「単体」シリーズは、その形式的特徴と他のシリーズや高松のテクストとの関連性からさ (作品タイトル)の機

体の関係である。以上の「単体」解釈は、本シリーズのタイプA及びBにおける形式的特徴およびそ する高松のテクストを拠り所に検討する。 思われる。本論文では、タイプCの形式的特徴に相応する新たな解釈を、「単体」及びタイプCに関 可能にしている。ただそこでは、タイプCについてはほとんど光が当てられることがなかったように れに関する高松のテクストとの積極的な対応関係をもっており、総じてA及びBの全般的な説明を

空間」シリーズに先立って潜在していた、平面作品に関する高松の関心の一端を明らかにすることに リーズにおけるその固有の位置を示すことを試みる。さらに、一九七三年に開始された「平面上の られる機会にさほど恵まれなかったタイプCに光を当て、一つの視座を与えるとともに、「単体」シ 限りで「単体」と関連する概念について説明する。次に、(Ⅱ)上記の「単体」解釈を具体的にみた後、 も繋がるだろう。 (Ⅲ)本論文におけるタイプCの解釈を提示する。本論文はこうした議論を通じて、これまで論じ 以下本論文では、次のような手順で議論を進めてゆくことにする。(I)まずは議論の下準備の

# Ⅰ 「単体」と関連する概念ついて

本章では、次章において先行解釈をできるだけ簡明に説明するための道具立てとして、「単体」シ

関連性に支えられるものである。 ある。これらの概念は、「単体」に関わる高松のテクストや同時期に制作されたシリーズや作品との 体」と「言葉」について、第三に「単体」と「無限」について、第四に「単体」と「部分と全体」についてで リーズと関連する概念について確認しておきたい。第一に「単体」と「自己同一性」について、第二に「単

# 1 「単体」シリーズと「自己同一性」

できる。第一にそれは、七三年に『美術手帖』誌上で行われた李禹煥との対談 法」シリーズにみられる不在論的性格が批判的に指摘された後の高松の発言である。 ……」 での発言に認められる。 ここで高松は、 李とのやり取りの中で自身の仕事の展開を振り返り、 - 単体 ] シリーズにおいて考えなければならないことを自ら表明している。 李によって高松の 「遠近 単体」と「自己同一性」との関連性を示すものとして、少なくとも三つの論拠を挙げることが 「言語·表現·日常性

かで充実しているという、また不在論と逆の性格のものなんですね。・ 在とは逆みたいになるわけです。まあぼくは車体というようなタイトルをつけた作品のなかで やっぱり自己同一性という問題を三番目に書きたいわけですよね。これなんかはほとんど不 ね、どうしても考えなきゃなんないこと、それはやっぱり、それがある一つの事物が、一つのな

この発言において重要なことは、高松にとって「自己同一性」という問題が、観念的な方向に傾斜し いる」という規定しか与えていないが、のちに彼は、七五年の「ジャスパー・ジョーンズ試論」において、 である。。なお、この対談において高松は「自己同一性」に「ある一つの事物が、一つのなかで充実して いて考えなければならないこと(しっかりと書き起こさなければならないこと)であったということ ていた「不在性」の問題の後に湧出した書くべきことであるということであり、「単体」シリーズにお 「転化/自己同一性」という対によりその概念を具体的に書きおこしている(この内容については本

ことが分かる・。 という語が縦に並列に記されており、高松において両者の概念は関連するものとして捉えられている [図7]である。 このドローイングでは、 作品のスケッチの右隣に、 「単体 (一つのもの) 」と 「自己同一性 第二に、「単体」シリーズ制作時期の七一年に制作された《題名》という作品の《ドローイング》 論文のⅢにて詳述する)。

象に対する高松の眼差しを読み取ることができる。 る。ここでは、「自己同一性」という語は用いられていないものの、事物の転化/自己同一性という現 第三に、六九年に書かれた「植物があるということ 永遠なるテッポウユリ」という短い文章であ

るものがあります。花なども、その典型的な例だと思います。[改行] ぼくはいま、物体に対 その特性とは無関係な多くの属性のあることを忘れさせてしまうほどに、特性を強く発散 世の中のあらゆる物体は、すべて固有の特性をもっていますが、その中でもある種のものは、

発でも起こさない限り絶対に消滅することのない、永遠の物体であることは確かです。・〔傍 なってしまえば、ゴミ箱に捨てられ、そして燃やされて灰になり、分散されたとしても、核爆 リは切りきざんでまとめてみると、こじんまりしたボタ山になってしまいました。いったんそう す。ともかく、広いロビーを独特なムードで満たすだろうと思われたかなりの数のテッポウユ その特性よりもそれがあるということ自体に直接かかわったことに興味があるようで

明言されていなくとも、関連していたことが予想される。 続けるということが言われている。要するに高松は、テッポウユリの変容を通じて、物体の属性 多くのテッポウユリが、切り刻まれ、纏められ、ボタ山に変化したということ、そしてかりにそのボ この一文の前半部において言われていることは、物体/属性という対において、前者との直接的な関 年である六九年に表明されていることから、「単体」において「自己同一性」が、たとえ言葉としては 後にあるその同一性を感知しているわけである。作家のこうした眼差しが「単体」シリーズ制 タ山もまたゴミ箱に捨てられ、燃やされ灰になり分散したとしても、物体としては同一性を保持し わりに関心があるということである。後半部では、物体/属性の対に関連して、広いロビーにあった 開始 の背

## 「単体」シリーズと「言葉

2

ており、それまでの彼のテクストにはさほどみられなかった言葉の問題が、そのテクストでは主要な テーマとして取り上げられている。 いて」(『美術手帖』|一九六九年||二月号)では言葉と事物の付着性と離反性の問題について述べられ あらわれている。 例えば、 六九年のエッセイ「自分の仕事 または、 それについて書くということにつ 問題に対する高松の関心がとりわけ高まっていた時期であり、実際にそれはその時期のテクストに 体」 と同時期に制作されたということから推察することができる。 つまり、「単体」 制作期は言葉の 単体」シリーズと「言葉」との関連性は、《英語の単語》や《日本語の文字》などの文字の作品

たエッセイであり、「単体」制作に関するものではなかったという捉え方も可能であろう。 う作品を出品しました。〔……〕高松次郎にいわせると、同じ『杉』という名詞で呼ばれるけれども、 葉と事物との関 批評家の中では高松と特に親しい関係にあった中原佑介の伝聞によれば、高松において「単体」は言 性もありうる。つまり、それは彼が文字作品を制作するに際して自身の思考を整理するために記し 対する関心と「単体」は、必ずしも同一線上にある問題として扱われていたわけではないという可能 東京ビエンナーレ』(タイトルは『人間と物質』)に、出品を依頼した高松次郎は「16の杉の単体」とい 年)において次のように述べている。「1970年の5月、私がコミッショナーとして組織した『第 ただし、このテクストは「単体」についてのコメントではないということから、高松において言葉に 係を軸にした作品群であったという。中原は「高松次郎と見えないもの」(二○○○ けれども、 10

いうことを示したかったといいます。〔改行〕『単体』は言葉と物体の関係を軸にしてううみだされた その形態にはこれほどの多様性があり得る、とするなら杉という言葉はなにを指示しているのかと

作品群でした」・。

言葉に対する関心が高松の中にあったということは確かであり、両者の間に何らかの関連性を想定 えと一致すると考えることには留保が必要であるかもしれない。。とはいえ、「単体」制作期において もとよりこれはあくまで三○年余りの時を隔てた伝聞に基づく解釈であるから、当時の高松の考

## 3 「単体」シリーズと「無限

することは自然だろう。

り合うことから、「点」に関する彼の思考が「単体」にも底流していたことが予想されよう。「無限 は希薄であるように思われるかもしれない。けれども、両者はともに「一なるもの」という点で重な ないものの、六一年から六四年まで制作された「点」シリーズに関するテクストにおいて認めることが それは常に可能性であり、限りなく密度を高めていく空虚そのものである」・。あるいは「精神的量 る。「量子力学的追求の前では、事物は限りなく分裂する。分裂の極限である素粒子を仮想しよう。 に関わることは、例えば「『点性体』について」と題された六二年五月のメモから読み取ることができ |単体||シリーズと「無限||との関連性は、「単体||シリーズについてのテクストでは明確に現れてい 「単体」と「点」には制作年においてそれなりの隔たりがあるから、 両者の関係性

限」に関する高松の関心が顔を覗かせている。 の手段が必要でしょう」。と書かれており、これらのテクストから事物の限りない分裂、すなわち す。〔……〕電子顕微鏡さえ役立たなくなっても、分裂は続きます。その先は、視覚とは断絶した別 子論(その一)」という同年同月のメモにおいても「事物は、われわれの前で限りなく分裂していきま

じてその部数は理論上限りなく増え続けるものとして捉えられる・。八八年に高松は、「『石と数字』 STORY》は、アルファベットが りなく増殖してゆくメカニズムを一つつかんで、それが無限大にまで増殖するような可能性を考えて (一九六九年)やアルファベット文字の組み合わせによる『The story』(一九七二年) ――これらは限 よう。また、これはアルファベットがタイプされた原稿を綴じた本であるから、複製という手段を通 おいても文字の組み合わせが五文字、六文字……と限りなく増殖することが示唆されていると言え 綴じられたものである (本作は、コピーが複数存在し版画作品として位置づけられる)。この作 書き込まれる石は、理論上、無限に増殖してゆくものとして捉えることができる。後者の《THE ら「0.999」までを、というかたちで桁を下げてゆく。それゆえ、「0.00......」というように小数が の小数、つまり「0.1」から「0.9」を書き込み、次に「0.01」から「0.99」までを、さらに「0.001」か 数(0と1は除く)をペンキで書き込んでゆくアースワーク的な作品である。 まずは小数点第 《THE STORY》においても認めることができる。《石と数字》は、河原の石に0から1までの小 「ab」といったように組み合わされ、四文字までのアルファベットの組み合わせがタイプされ本として また、 「無限」についての高松の関心は、「単体」シリーズと同時期に制作された《石と数字》や aからzまで順にタイプされたのち、二つのアルファベットが [aa]、 位

限」に対する彼の関心を二種に分類するならば、無限分割と無限増殖に分けることができる。 時期に「無限」の増殖に対する関心があったということが明らかに見て取れる。。そして、上述の「 いた時期に制作したものである」。と振り返っており、こうした発言からも彼には「単体」と重なる

# 4 「単体」シリーズと「部分と全体

説明しよう。次の引用は、《16個の単体》と《36個の単体》を出品した七〇年の「東京ビエンナーレ」 は少なくとも「単体」制作期においては、無限に関わる「完全なる全体」もしくは「真の全体性」と、 のコメントである。 言葉と事物との一致における「全体」の二種があり、それぞれに対応する「部分」がある。前者から 最後に、「単体」シリーズと「部分と全体」との関連性について説明しよう。高松のいう「全体」に

のほかすでに獲得された認識などに対してのできる範囲内での拒否や排除ということが大き いてくるようなもの、たとえば、一般的な意味での感情や観念、想像性、記憶性、慣習性、そ な関係をもつことが必要であるように思われます。[……]そこでは特定の要素との関係を強 事物に対して、その事物のある特定の(部分的な)要素とだけ関係をもつことは、いつも大き な問題になります。〔……〕問題は不可能性の方に向かっているというべきでしょう。というの な不安を残すように感じられます。一つの事物に対しても、自分にできる範囲内で**より全体的** 

また七三年の「全体性について」では次のように述べている。

拡大された関係をもつことができたとしても、真の全体性という無限の中では、永遠に部分で ことが不可能なのはいうまでもありません。ある固定概念をこわし、新しい意識によってより 間は、どのような事物にたいしても、完全に全体的な関係はもちえないし、全体性を把握する の実在のより全体的なものに接触していくことであるように考えられます。〔……〕しかし人 事物にたいするわれわれの固定的な概念や意識が取り払われるとき、さまざまな事物は、 あるにしか過ぎず……。• 〔傍点原著者〕 一つの小さな物体と関係をもつ場合でも、より多角的、多元的な関係を結ぶことであり、そ れ以前には感じられなかったような魅力が発揮されるのです。〔改行〕 それは人間が、 たとえ

このように高松において事物における完全な、もしくは真の全体性は、到達不可能な理念的なもの とにより、その「より全体的」な側面に目を向けることは可能であり重要であるということが言われ 不可能であるのは至極当然としても、ある事物に対する既成の観念や感情、認識などを捨象するこ のことであると捉えることができよう。これらのテクストでは、たとえ真の全体性へ到達することが として考えられているものであり、そしてこの全体性における部分は、いわば事物の暫定的 側 面

ている・

「部分」展についてのコメントである。 それでは次に、言葉と事物の一致における「部分と全体」についてである。以下は七二年に行われた

ない。・「傍点原著者」 らないし、それはその無名性ゆえに、さまざまな規定をも無意味にするものでなければなら 断絶は深められなければならず、少なくとも、何々の部分という痕跡は消滅されなければな にもつ興味は、その不一致と関係している。だが、ぼくにとってその不一致性は強化され、その り、部分というとき、それはそのような関係の不一致を意味している。ぼくが部分というもの ある存在 (実在)を全体というとき、それは存在 (実在)と概念 (言語) との一致を意味してお

の不一致を意味している。ここでの「部分と全体」は、先の理念的な「真の全体性」とそれに対応する この文章における「全体」は、言葉と事物との一致を指しており、「部分」はそれとは対照的に両者 きたい。七〇年の東京ビエンナーレのコメントは、明らかに出品作である《16個の単体》、《36個 「部分」とは異なり、指示するものと指示されるものとの一致・不一致という関係のことである。 以上が「単体」制作期における「部分と全体」についての高松の考えであるが、次のことは断ってお

に関わるドローイングの「こすり」が掲載されており、直接にはそれについてのテクストである。同じく 体》に関わるものと言えるが、七三年の「全体性について」は、前年に開始された「複合体」シリーズ

ことができるだろう。 の間に重なる思考があると考えるならば、後二者のテクストも「単体」と関連するものとして捉える いてのテクストであると言える。とはいえ、七三年は「単体」から「複合体」への過渡期であり、 「部分」展についてのコメントは、「複合体」の写真の断片が掲載されていることから、「複合体」につ 両者

体的にみてゆくことにしよう。 ことである。序で述べたように、本シリーズの解釈は大きく四種に分けられる。それぞれの解釈を具 ことにあった。つまり、上述のことは、次章で取り上げる先行解釈においておおむね下敷きにされて 連性において説明した。冒頭で述べたように本章の目的はあくまで次章の議論の道具を取り揃える いるものであり、本章では先行解釈の前提もしくは前提となりうるものを前もって整理したという 以上、本章では「単体」シリーズと関連する概念について、高松のテクストや作品、シリーズとの関

# Ⅱ これまでの「単体」シリーズの解釈

1 物の様態変化における自己同一性解釈

この解釈は、 I 1において説明した事柄、 とりわけ六九年のエッセイ「テッポウユリ」に認めるこ

体としての物の存在は変化しないことを示した。不在論の実現としての自己同一性を、 える。たとえば、神山亮子 (二〇〇四年) は『高松次郎 の様態変化とその自己同一性の問題として捉えていることを読み取ることができる。。 から思考し続けている自己同一性の問題を取り上げている」・。いずれにおいても、本シリーズを、物 戻すという操作を行っている。状態が変化しても全体の質量は同じであることを示して見せ、『影』 て追求した作品といえる」。。また、同展カタログの第五章における「単体」の解説も確認しておきた い始める。〔……〕彼は、自然の素材の一部を加工し、またもとに戻すことで、状態は変わっても総 に述べている。「1969年頃より、高松は『単体』シリーズにおいて木や石といった自然の素材を用 とのできる物体の様態変化とその自己同一性という現象に対する高松の眼差しと相応したものと言 「このシリーズでは、杉の丸太やコンクリート、鉄などの素材の一部に手を加えて、 ――思考の宇宙』 展の論考において次のよう もとの場所に 角度を変え

## 2 物の様態変化における名詞 (作品タイトル)による自己同一性解 釈

関 に述べている。 す名詞はいわ リートにおいて砕くなどをすればその様態は変化し、そのみえも異なるものになるが、それを名指 心と、タイプB 釈は、 ば生々流転するそのような物の同一性を保証する。光田由里(二○一一年)は次のよう 「〔たとえば《コンクリートの単体》において〕『コンクリート』 という名詞 がある 存在物 1 の作品タイトルに着目したものである。この解釈によれば、 の解 釈がベースとしてあるものであり、I-2で説明した言葉に対する高 物体は、 例えばコンク

る。 ことでわかるように、ひとつの言葉で言い表される、ひとつのものとは何かという、名詞による認識 えば、名づける仕組みを目に見えるように示す《単体》は、英文タイトルが『Oneness』とされている 作用への問いだった」。。われわれは生々流転する物の同一性を名を介して認めることによって、その と連結されて、形状や様態が変化しても名詞が変更されないとき、そのものの同一性を名詞 物を認識することになる。本シリーズはこうした仕組みを前景化させるものであるというわけであ 識し、名づけるという見えない仕組みがあることを示すのが《単体》シリーズの意図だろう。逆に言 したことになる」・゚。そしてこのことから光田は次のような解釈を展開させる。「こうしてものを認 が保

なかった。わたしたちは言葉で『対象を言い表わすことはできない』、『それが何であるかを語ること と同時に、名詞とものとの対応の「不完全さ」。を示唆しているということである。。 はできない』ことをも暗示したのである」や。つまり、「単体」は名づけの仕組みを前景化させている を合わせた題名をセットにして提出することで、『名を与える』仕組みを見えるようにしただけでは 体》連作で、輪郭を残したまま形状を変えた対象=ものと、そのものの名に『単体/oneness』の語 なお、 光田 は「単体」解釈の末尾で次のように付言していることにも注意されたい。 高 松は 単

## 3 物の無限分割と無限増殖解釈

無限分割の解釈から説明しよう。この解釈は主にI-3で述べた高松の第一の関心に関わるもの

は なく分裂し、視覚はとうに不能となる無限の世界でなければならなかったはずであり……」☞。 である。この関心とタイプBにおける特徴は積極的に連関すると捉えることが可能であり、例えば いは蔵屋美香 (二○一四年) は、タイプBの作品について「砕かれた石や木やレンガの部分は、 図し、見い出さなければならなかったのは、『点』の思考に即していえば、目の前にある事物は限り 谷新 (二○○四年) は、「単体」を「点」と関連させつつ次のように述べている。「高松が『単体』で意 無限に細かく砕き続けることが可能で」であると述べている。これが「単体」シリーズの無限分割の 理 論上 ある

解釈である。

意味では『石と数字』の全体(無限)に直結している」。。 (二〇〇四年)は、 続けていくことができます」。。。また次の解釈も、「増殖」と必ずしも同義ではないもの はグリッドのシステムに従ってどこまでも拡張可能で、事物の『真の全体性』に向かって無限 が 目し次のように述べている。「グリッド状に並べられたさまざまな姿の16本の杉は〔……〕論 無限に増殖してゆくという発想のものである。 蔵屋 (二〇一四年) は、そのグリッド状の配 が際限なく存在し無限を指向するという点で同系統の解釈として捉えることが可能であろう。 では次に無限 本質的にはこの地球上の杉というように名称づけられた全体集合であり、無限に根ざす。 :増殖の解釈を説明しよう。この解釈は、例えば《16個の単体》において、個々の杉 高松の《石と数字》と関連させて次のように述べている。「一六は暫定的なものだ Ó, に増 理 置 個々の その に着 的 Ž

釈

木の、 部分が互いに独立しながら一つの作品となっているという解釈を行っている。))。 た作品も、本質的に同じといえる」。。ここでの中原の解釈のポイントは、この評論 しかも全体としてそれがひとつのものであることが示されるのである。レンガの一部分を細かく砕い に至った。ここでは異質な物体が組み合わせられるのではなくて、同一の物体がさらに分節化され、 その下部の生の未加工の部分と上部の加工された部分との関係を明示するものとしてあらわれる 考の無限増殖に関する引用に含まれているから、ここでは後者をみてゆくことにしたい。 て一つの全体像を示しているというわけである。(〈なお、中原は一九八〇年の「知覚の統御」において 分節化された加 |単体||シリーズに認めることのできる関係の像である。すなわち、本シリーズは、一つの物において 致における「全体」との二種のテクストを拠り所にできるものである。前者については、 部分と全体 介 (一九七二年) は、タイプAを中心に次のような解釈を行っている。 「高松次郎は一本の 上部だけをある形態に刻みだした彫刻ともいえそうな作品を制作したが、このとき杉 釈を行っている。ただそこでは反対に、一つの素材において、 の 工された部分と未加工の部分が互いに独立するのではなく、関係し合うことによっ 関 係 解釈 は、 主にI-4で説明した無限に関わる「真の全体性」と、 加工された部分と未加 の主題に即 言葉と事 例 前 だえば 節 木 杉 物 工 の

全体」における「全体」や「真の全体性」が、 以上、 本章では四種の「単体」解釈を説明した。なお、例えば谷や蔵屋の解釈 Ⅱ−2の「名詞」やⅡ−3の「無限」と重なり合っている ï おいて、 部 分と

がなされてきたかを整理して示したということである。この点はあらためて断っておこう・・・ ということではなく、各論者の解釈をもとに、「単体」に対してこれまでどのような観点からの解釈 はまるわけではない。つまり、本章で行ったのは、「単体」に対する各論者の解釈を四種に分類した ことから分かるように、各論者の解釈は、必ずしもここで示した四種のどれか一つにぴったりと当て

## Ⅲ 本論文の解釈

る特徴を有するということを明確に示したい。その上で、高松のテクストを十分に検討することに Cとを照らし合わせながら、それが同じ「単体」シリーズでありながらも、タイプA及びBとは異な よってタイプCの解釈を提示する。 検討されることがなかったように思われる。そこで本章ではまず、これまでの「単体」解釈とタイプ づくものが中心となっており、タイプCの特徴及びそれと直接関わるような彼のテクストが十分に これまでの「単体」解釈では、タイプA及びBの特徴、及びそれらと関連する高松のテクストに基

ラットな色面では、その物の様態変化をAやBのように難なく認めることは難しいように思われる。 えることができるからである。それに対して、タイプCはどうだろうか。縁にギザギザが施されたフ 様態変化という特徴を捉えることは難しいと言える。 イプCは、タイプA及びBとは違い、同一の物の二つの異なる状態が表されていないことから、 正方形からギザギザの形態へと変化したものとしてそれを捉えることができるだろう。 けれどもタ 物体の二つの異なる状態が明確に示されており、それによって同一の物の様態変化として自然に捉 が戻されたタイプB は、一本の杉に加工された部分と未加工の部分が共存するタイプAと、中央部が破砕されその破片 例えば《板の単体(赤)》において、それが元は正方形の板のパネルであったと想像すれ 物の様態変化における自己同一性解釈とタイプCとの関係からみてゆこう。この解 の両者の特徴を説明することが可能である。というのも両者においては、 同 <u>ー</u>の

うな作品タイトルと作品との積極的な関係性をタイプCが備えているとは言い難い。その理 うことが挙げられる。 て、タイプCの作品は、 か。上述のタイプCに様態変化という特徴を認めるのは難しいことに加えて、タイプBにみられるよ 《平面的物体》 と呼ばれているものの、タイプC初出展の「ヒューマン・ドキュメンツ ´7´」(東京画廊) 第二に、 物の様態変化における名詞 (作品タイトル)の機能による自己同 次章で言及する七○年の一一月にピナール画廊で行われた個展ではタイプC 制作されてからしばらくの間、特定のタイトルが与えられていなかったとい 一性解釈はどうだろう

のカタログではただ「作品」と記されており。、七四年の「日本・伝統と現代」展(デュッセルドルフ市 美術館)のカタログにおいても同様に "Werk" と記されている。。 タイプCは八〇年の「高松次郎・元 を伴う作品タイトルが必ず付されていたタイプBに比して、積極的なものではないと考えられる。 このことから、タイプCと名詞 (作品タイトル)との関係は、「コンクリート」や「木」といった素材名 から約一〇年の間、正式なタイトルは少なくとも公の場においては保留にされていたと考えられる。 永定正」展(国立国際美術館)において初めて《板の単体》というタイトルが付されており。、初出展

第三に、物の無限分割と無限増殖解釈とタイプCとの関連性である。作品を無限に分割され

現代」展では《板の単体(黒)》の一点のみが展示され、七○年のピナール画廊での個展では、 結するものであるような印象を与えるものとなっている。。それゆえタイプCにおいて無限の増 周囲を旋回するような動線が ていること、さらに、各作品の周囲のギザギザにおいて視線がフレームの外部へ流れるというよりも となるタイプAとは異なる在り方をしている。また、タイプCは、赤、青、黒と三色のみに限定され どもタイプCは七○年の「ヒューマン・ドキュメンツ、プ」での初出展時および七四年の「日本・伝統と のように、同様の物が増殖を示唆するように実際に複数個並置されている必要があるだろう。 要だろう。けれども、タイプCはフラットなモノクロームの色面であり、そのような特徴を備えては 体(赤)》と《板の単体(黒)》の二点が並置されることなく展示されており\*゙、複数個の並置 いない。また、作品を無限に増殖されゆくものとして捉えるには、タイプA、とりわけ《16個の単体》 くものとして捉えるには、その示唆として、タイプBのように特定の物体が破砕されていることが必 形作られていることなどから、赤、青、黒の作品はそれぞれ一個 《板 前 の単 けれ 殖

示唆は、タイプAほど自然に捉えられるものではないと言ってよいだろう・。。

るわけではなく、あくまでモノクロームの色面なのである(たしかにステラのそうした諸作品とタイ テラのシェイプト・キャンヴァスのような、支持体の形態と響き合うような線ないし形態が描かれてい という視座には解消しがたい特徴がそこにはある。 は、両者はむしろ対照性を成している。)。したがって、タイプAやBに相応する部分と全体 ないし形態が プCは、支持体の形態の加工という点において共通の特徴をもつ。しかしながら、前者が支持体に線 は、タイプCの特徴を些か強引に捉えることとなってしまうだろう。タイプCは、例えばフランク・ス るかもしれない。そしてそれを全体に対する部分として考えることも可能ではある。 とも作品に目を近づけてみれば、そのフラットな色面にきわめて微細な凹凸を発見することができ クロームの色面を全体として捉えた場合、それに対応する部分を認めることができるだろうか。もっ して捉えるには、全体に対応する部分が必要である。仮に、そのギザギザによって枠づけられたモノ 最後に、物の部分と全体の関係解釈である。一つの作品を部分と全体の関係が表れているものと .描かれているのに対し、後者は一色の色面以外に何も描かれていないという点にお けれどもそれ この関係

えればよいのだろうか。次節より、このような固有の特徴を備えたタイプCに相応するような解釈 この支持体が鋸状に加工されたモノクロームの色面は、「単体」シリーズの一つとして、どのように ることが企図されたものでもない。また無限の分割や増殖を示唆するような特徴を備えているわ 以上から、タイプCは、物の様態変化を提示するものでも、作品とタイトルとの関係に着目させ 部分と全体との関係が明らかに読み取れるような在り方をしているわけでもない。それでは、

一九七〇年二月のエッセイ「平面的物体」 における構想

2

る┅のまり、《平面的物体》はタイプCであり、七○年二月の「平面的物体」という一文は、タイプ Cについての構想と考えてよい。まずはこのテクストの検討から始めよう。 単体 (赤)》、《板の単体 (黒)》と改名された二点の出品作にもその作品名として付されたものであ というタイトルは、同年一一月の「高松次郎1961~70」 展 (ピナール画廊) における、後年 《板の のであり、同号の表紙に掲載された自身の作品[図8]に関するコメントである。この「平面的物体」 「平面的物体」という短いエッセイがある。これは、一九七○年の『美術手帖』二月号で書かれたも タイプCに関する高松のテクストには、これまでその拠り所としてはほとんど言及されてこなかっ

ための下図を基にこの雑誌の装丁のために制作した作品であり、そして「ある構想」の一連の仕事に 持ちの中にあるものを書くとしたら……」。つまり、鋸状の縁をもつ表紙の作品は「ある構想」の る一連のドローイング[図9]のことであると考えられる。 高松は冒頭でこのような断りを入れたうえ ついての考えをこのエッセイで書き記すと高松は述べている。ここでいわれている「一連の仕事」とは、 めの下図をもとに、この雑誌の寸法に合わせて作ったものです。この一連の仕事についてのぼくの気 |ある構想||のために描かれた、同様の鋸状の縁をもつ後年 | 色面の単体 | というタイトルが付され 高松はこのエッセイの冒頭において、次のように述べている。「表紙の作品は、実際はある構想のた

で、「〔一連の仕事についての自身の考えを書くとしたら〕次のような二つの問いをあげることができ ます」・(傍点原著者)と述べる。重要なのは二つ目の問いである・・。

であるが、それはどんな条件によって支えられるものなのだろうか? 客体の世界それ自身には、本来単体というものはない。たとえば砂利のボタ山から一つの石コ 口を拾いあげても、人がそれを一つと思うから一つなのであって、ぼた山の方を一つと思うとき、 一つの石コロはその部分でしかなくなる。単体というものは、ある意識によって発生するもの

意識によって発生するものである」 までの高松の見解にあるといえる (というのも、この解釈において うか?」という問いにあるというよりも、「客体の世界それ自身には」から「単体というものは、 れわれの意識の恣意的なまとまりによるものであり、このことが高松のいう「単体」であるというこ その部分と思うかは人間の意識によって決まる恣意的なものだ、と高松は言います。そして、この時 砂利の山から石を一つ取り、それを石という全体と思うか、それとも砂利の山を全体と考え、石を とにある。つまり、この解釈の焦点は、最後の「それはどんな条件によって支えられるものなのだろ す」。中原解釈を敷衍するこの解釈の力点は、われわれがある物を「一つ」として捉えることは、わ 意識によって捉えられるある恣意的なまとまりのことこそ、高松が『単体』という言葉で呼ぶもので 体」解釈(本論文Ⅱ – 4)との関連性において蔵屋(二○一四年)は次のように解釈する。「たとえば、 まずはこの一文に関する蔵屋による前掲論文における解釈を紹介しておこう。中原の七二年の「単

体》の制作に際するその物の側の条件を問うているものとして理解してみたい。そうすることによっ てみたい。言い換えればこの一文を――これが《平面的物体》(タイプC)の構想であるということも であるボ)。本論文ではこの解釈を踏まえつつ、この一文が「問い」であることに目を向け、これを「単 て、「単体というものは、ある意識によって発生するものであるが、それはどんな条件によって支え 体」あるいは「一つ」という意識を発生させる客体における条件は何か、と問うているものとして捉え 高松のテクストはあくまで中原解釈(一九七二年)の「全体」を説明するために参照されているから 発言に認めることができる。 られるものなのだろうか?」という作家の自問に対する一つの答えを、自身の個展に関する対談での ―主観における「単体」という意識の在り方を触発する客体の条件、 すなわち 《平面的物

# 3 《平面的物体》(タイプC)についての制作意図

とおよそ同時期に行われたものであると考えられる)。ここで高松は、同展に出品した《平面的物 ものを感じるのですが……」という問いに対して、高松は次のように答える。 手とする対談が行われた (この対談は、七一年の一月号に掲載されたものであるから、 実際には個 (後年《板の単体 (赤)》、《板の単体 (黒)》と改名された二点) の制作意図に関する発言を残してい 七○年一一月のピナール画廊での「高松次郎1961~70」展をテーマとして、原栄三郎を聞 原の「ふちにギザギザがある木の板についてはどうですか。あれには、もののはじ、というような

です。とにかくこれかぎりのものですよということを強調してみたいというようなこともあっ 平面というとひじょうに観念的で 板は て ほんとにここで終っているということが決定的であるということをなにか感じさせたいわけ ま四角に切れていると かぎりなく広がっているみたい

ことを鑑賞者に感じさせたい。高松が言っているのはこのようなことである。。 らせることにより、その色面は観念的に拡張することなく、ただ「これかぎりのもの」であるという に思われる。それゆえ《平面的物体》では、縁をギザギザにしフラットな色面の広がりを縁内に留ま おいて通例用いられているキャンヴァスのような形態は、観念的に限りない広がりを喚起させるよう 高松がここで言っているのは以下のようなことである。直線の縁をもつ矩形の平面、すなわち絵画に

なる条件によって支えられるものなのか。このことが高松が七○年の初めに《平面的物体》の構想に 客体へのわれわれの意識作用であるとしても、この「単体」という意識の発生は、客体におけるいか をみればそれを一つとして捉える一方で、その部分である石ころをみればそれもまた一つとして捉え る物を「単体」として捉えるのは、われわれの意識の働きによるものだからである(例えば、ぼた山 たことは次のようなものであった。すなわち、客体の世界に単体というものはない。というのも、 ることから分かるように)。では、このように「単体」は客体の世界に存するものではなく、あくまで 物体」における構想との関連性を確認することにしたい。このエッセイにおいて高松が問題にしてい それでは改めて、《平面的物体》(タイプC) のこの制作意図と、先述の七○年のエッセイ「平

高松次郎「単体」シリーズ

となく、あくまで「これかぎりのもの」であるということを鑑賞者に感じさせることが企図されてい を支える条件が、その作品のうちに構造化されているわけである。 た。そのパネルに塗られた色面「これかぎりもの」、すなわち色面における「単体」という意識の発生 の《平面的物体》についての彼の発言に認められるわけである。つまり《平面的物体》では、そのフラッ おいて問うていたものであった。そして、この問いに対する一つの答えが、同年の個展に関する対談で トな色面の広がりをギザギザの縁で堰き止めることにより、その色面が外部へと拡張してしまうこ

## 4 タイプCにおける自己同一性

うに思われる。したがって、タイプCについては、それとはやや異なる意味での自己同一性を、高松 みられたような様態変化が組み込まれていないタイプCに適用するのは、些か困難なことであるよ たのは同一物の様態変化における自己同一性であり、この意味での自己同一性を、タイプA及びBに の七五年のテクストにおける「転化/自己同一性」についての見解から考えてみたい。以下は、高松の 「ジャスパー・ジョーンズ試論」の一文である。 第一章において述べたように、高松において「単体」と「自己同一性」は積極的に連関するものであっ 同様にタイプCにおいても「自己同一性」との関連性を認めることができる。ただし、先に論じ

自然主義から内部表現を目指す超現実主義に至るまでの絵画は、 何らかの対象を絵具に置

して、 また物にはじまって物に終わるべきだという反機能主義的存在論がそこにある。 ならず、単なる物であってはならなかった。それが芸術作品であると思われてきたのである。 能をはたす。抽象絵画、少なくとも二十世紀前半のそれでは、イメージについて複雑な問 景を前にした画家によって塗られた青色の絵具は、見る者の眼の中で、青色の絵具ではなく [……] 転化の思想に対立する自己同一性の思想。 もあるが、精 きかえる。そして絵具に置きかえられた作品は、イメージとなって精神の中に吸収される。 空そのものとなる。絵具はイメージのために機能をはたし、イメージは 神への機能をもつ点ではかわりない。作品は精神的な何かに転化され 自然物がそうであるように、 精 神のため 機能がすべて 芸術作 なけ 風 題

であるような現代社会に対するアイロニーまでみてとることも不可能ではない。

何ものにも転化せず、それ以上のものでも、それ以下のものでもない物なのだ」。。すでに述べたよう 絵具を付けるのは、 の一文の後に次のように述べている。「同様のことがジョーンズの場合でもいえる。彼がキャンバスに な何かへと変化してしまい、青色の絵具それ自体を保持することはない)。高松がこの文章において、 を保持することはなかったということである(例えば、青色の絵具は空のイメージへ、そして精 すなわち高 するものであり、絵画において絵具は絵の具の物質それ自体であること、つまりその物の自己同 性を保持している作品として考えているのはジャスパー・ジョーンズの作品であり、彼は 一松において、これまでの絵画は、 はじめからそれ自身であり、それ自身としての絵画を描くためである。 具象絵画であ 'n 抽象絵 画であれ、 精神 :的な何 そ に転

することに対するその自己同一性に主眼があると言える。 主眼があった。それに対して、この「ジャスパー・ジョーンズ試論」では、絵画が精神的なものへと変化 に、高松の六九年のエッセイ「永遠なるテッポウユリ」では、物の様態変化におけるその自己同一性に

れていたと捉え直すことができる。。 れ以上のものでも、 それらの縁を鋸状に施すことによって、各色面が「精神的な何かに転化」してしまうことなく、「そ もの」ということを鑑賞者に感じさせることを企図していたのであった。このことに「転化/自己同 先述したように、タイプCにおいて高松は、観念的に広がってしまうことのない色面「これかぎりの 性」の考えを照射してみるならば、《板の単体(黒)》、《板の単体(赤)》、《板の単体(青)》では、 ではこの「転化/自己同一性」の高松の考えを、タイプCについての制作意図に照射してみよう。 それ以下のものでもない」という色面の「自己同一性」を保持することが企図さ

## う モノクローム絵画との関連性

形式の一つ、モノクローム絵画との関連性が高松の念頭にあったことが予想される。実際、高 それゆえこのタイプの「単体」においては、二〇世紀を通じて多くの作家によって実践された絵画 七二年の「光琳私論」というテクストにおいて、その代表的な作家であるイヴ・クラインの《モノクロー 繰り返すように、タイプCはそれぞれ、全面が単色によって塗られたモノクロームの色面である。 の色面の性質に言及している。そこで彼は、称賛の対象である尾形光琳の絵画の特質と対照さ 松は、

絵 せながら、 一画における重要な性格についての彼の見解からみてゆこう。 クラインのモノクローム絵画の性格について些か批判的な物腰で述べている。まずは光琳

ある。 う性格もない。 た対象物に特殊な意味性はなく、また形態や色彩にも、何かを喚起したり、 0 画 イリュージョンを媒介としての自然の物体や、三次元的な奥行きは再現されていないからで 在するものは 面には、その画面以外には何もないということができる。まずはじめに、自然主義的 描かれた対象物は、線や形態や色彩を形成するための任意な契機にすぎない。 感情も語られなければ認識的なテーマもない。そういう意味ではまさに画面に ″無″なのである。•54 伝達した な絵 描かれ りとい

なものがイヴ・クラインの《モノクローム》である。 のものに転化させようとはしなかった」。と高松は言う。すなわち光琳は、意味や観念や感情などに え否定しようとしてもし得ることのない実在の〝面〟というものを容認した。そして彼はその このように高 転化されることのない実在の面を提示したということであるボ。そして、 高松にとってそれと対照的 彩は何らかの観念や感情を引き起こすものではない・゙。それゆえ「光琳は、厳然と実在し、またたと 松において光琳の絵画は、 描かれた対象物が意味性をもたず、また抽 象的 な形 を別 や色

無 の 画 面、という言葉を使うとき、イヴ・クラインが思い出される。 約二十年前、 このパリの

の

移入的なものであって、結局は表現の指向にすぎず、〝虚構としての無〟にすぎなかったので を自由に飛翔させるような、限りなく広い深い世界が実現した。吸い込まれ、何ものも存在 スを青一色で塗りつぶし、純粋に、からっぽの空間、を作り出した。たしかにそこには人の意識 画家は、 しないがゆえに、どのようにでも飛びまわれるような空間。だが、その空間はあくまでも感情 画面を線で区切ることを空間の自由さに対する牢獄の格子であるとして、キャンヴァ

である。 実在の面は光琳のように保持されることはなく、何らかの精神的なものへと転化されてしまうわけ 琳の絵画とは対照的に、観念や感情などを喚起させるものである。つまり、クラインの絵画において すなわちイヴ・クラインのモノクロームの絵画は人の意識をいかようにも飛翔させるものであって、光

口 が、反対に頑として色面の同一性ないしは単一性を鑑賞者に受容させることが企図された、モノク Cにおいて高松の行ったこととは、色面は往々にして何らかの観念や感情を喚起させるものである ーム絵画に対する独自の試みであったと理解することができよう・・。 このように高松はイヴ・クラインの《モノクローム》に対して意識的であり批判的であった。タイプ

プのモノクローム絵画に抗する一つの試みであったと考えられる。 たと捉えることができる。そして作品のこうした性格は、高松にとって色面が観念的に拡張されて である作品群、 しまうイヴ・クラインの《モノクローム》とは対照的なものであり、一連の「板の単体」はそうしたタイ な何かに転化されることなく色面それ自体の自己同一性が保持されることが企図されたものであっ あらためて本論文の解釈を述べよう。パネルの縁に鋸状のギザギザが施されたモノクロームの色 すなわち《板の単体(黒)》、《板の単体(赤)》、《板の単体(青)》は、 色面 が 面

化 ズにおける固有の位置付けをタイプCに与えることができる。 その中で唯一フラットな色面が問題にされている。。このように理解することにより、「単体」シリー 詞による規定、変化、 しい。タイプCは、A及びBと「自己同一性」という点で共通している一方で、それらとは異なり、名 プCは、Aや、特にBとは異なり言葉と作品との関係性の企図は希薄であり、また形式上、様態変 おむねⅢ−1で述べた内容ではあるが、最後にこのことをあらためて確認することにしよう。 では、タイプCは、「単体」シリーズ全体の中でどのように位置付けることができるだろうか。 、無限の分割及び増殖、そして部分と全体関係をAやBにおけるように見出すことは些かむずか 分割、 増殖を伴わない単一性に重点が置かれた「単体」であると言え、さらに

最後に、 以上の議論から引き出される今後の課題・展望を述べることで本論文を結ぶことにした

単体」との間に、いかなる連関を見出せるだろうか。また、およそ同時代の国外の作家との影響関係 高 して捉えることも可能かもしれない。 あくまでシリーズの中の一カテゴリーという違いはあるものの された・・・。 ものの、一面では支持体の矩形に従って諸要素が決定される演繹的構造ともいえるシリーズへと展開 は相違性を指摘したが。、「平面上の空間」はそれとは対照的に、シェイプト・キャンヴァスではない の単体」とステラの作品との間に、支持体の加工という点において共通性を、その問題設定において の検討の展望もある。一例を挙げれば本論文で取り上げたフランク・ステラである。本論文では れた「平面上の空間」シリーズ(「単体」の制作が終了した翌年から開始されたものである) と 「板の い。一つは、平面についての七○年初頭における高松の関心を読み取れる「板の単体」が、それ以降 |松の作品展開においてどのように位置付けられるのかという問題である。 特に、 七三年に開 「板の単体」 から 「平面上の空間」への展開を もとより後者はシリーズであり、前 ―ステラとの影響関係を一つの軸と 者は 始さ 板

0

おおさわ よしひさ・東京藝術大学)

- 品は別稿で考察することにする。 フォーカスを絞り、その「板の単体」の変種・実験的ともいえる作 品されていた全面にモノクロームの色面が施されたタイプのものに 本論文では「板の単体」のうち、 れているようにみえる《四つの板の単体》及び《板の単体》である。 館、北九州市立美術館、埼玉県立近代美術館)で出品された、「板 派と根源を問う作家たち」展(岐阜県美術館、 キライケダギャラリー)および一九九五年の「物質と知覚-に亜鉛が用いられ、 『物質と知覚』展カタログの一六四頁と一六五頁を参照されたい)。 「板の単体」には一九九四年の「高松次郎旧作展 ″単体゜アロ」 」の変種あるいは実験的な作品ともいえるものもある(素材 矩形の四つ角に異なる形態のものが取り付けら 「単体」シリーズの最初期から出 、広島市現代美術 |展(ア
- もちろん、一本で独立している《杉の単体》や《絵ハガキの単体》など、この三タイプのいずれかに必ずしも合致しないと思われる「単体」作品もある。とはいえ、前者は杉という素材及び加工部分の形状の点でタイプAとの類似性を持つと言え、後者は、イメージであることが他の「単体」作品と差別化しうる重要な特徴であるものの、ことが他の「単体」作品と差別化しうる重要な特徴であるものの、ことが他の「単体」作品と差別化しうる重要な特徴であるものの状でなお、この三種の分類を読み取れるものとして、森啓輔の論考「Jiro Takamatsu Critical Archive vol. 4 高松次郎「単体」と「複合体」の間――境界に揺らぐ波」(ユミコチバアソシエイツ、二〇一二年)が挙げられる。

2

- 術手帖」美術出版社、一九七三年三月号、二二五頁。 高松次郎・李禹煥(連載対談2)「言語・表現・日常性……」『美
- 界拡大計画(2)」における「無関係性の関係」、そして「単体」にた「不在性」の問題、二番目はその最後に書かれた七〇年の「世が、推察するに、一番目は「世界拡大計画」全般にわたって書かれが、推察するに、一番目は「世界拡大計画」全般にわたって書かれ

うことであるだろう。

5

1

- 『単体』と「自己同一性」の関連性の拠り所として《題名》のドローイングの記述については、神山亮子「可能性のドローイング」(『Jiro Takamarsu: All Drawings』ユミコチパアソシエイツ編、大和プレス、二○○九年、四○五頁)および光田由里「高松次郎 言葉ともの日本の現代美術1961−72」(水声社、二○一年、二二九頁)を参照されたい。
- りあい』創刊号、文化実業社、一九六九年、三七頁。高松次郎「植物があるということ 永遠なるテッポウユリ」『えすぷ

7

6

- 一一一頁。また、『高松次郎 一九七○年代の立体を中心に』 の立体を中心に』展カタログ、千葉市美術館、二〇〇〇年、 中原佑介「高松次郎と見えないもの」『高松次郎――一九七〇年代 司会進行 藁科英也 違う」と言うので、ぼくが『じゃあ言葉(あるいは観念と言ったか 体などに削って、下は皮がついたままの作品。この時、『「単体」と ナーを務めた東京ビエンナーレの時、彼に依頼したら、あの杉の作品 の関係を言っていたんです。 も知れない)の問題か』と言った」(中原祐介・峯村敏明・建畠晢、 ていても「杉」と言うんですね。同じ言葉で言うけれども、 は一体何なの?』と彼に訊いたら、『いや、これは削っても皮が付い 〈十六の杉の単体〉(一九七○)を出品した。これは上だけを立方 『存在するもの』と『観念』、あるいは『実在するもの』と『言語 体』を制作していた際に彼は言語、言葉というものに関心があった。 おりに行われた鼎談での中原の同様の発言も引いておきたい。 採蓮』第四号、 千葉市美術館、二〇〇一年、 |高松次郎を発見する」 「千葉市美術館研究 〔改行〕一九七○年、ぼくがコミッショ 四九頁)。
- 原の伝聞とはやや力点が異なるように思われる。東野が七○年の東京ビエンナーレ当時の東野芳明の伝聞によると、高松の考えは中

8

『美術手帖』七月号において行った東京ビエンナーレについての報告である。「五月二七日(水) 高松次郎から別の所用で電話あり、『東である。「五月二七日(水) 高松次郎から別の所用で電話あり、『ビエンナーレ』の木の幹の作品に話が入る。『角砂糖はひとつひとつがとったないが、ひとつひとつが全部ちがう木であって、それを切ってつないがくまでひとつひとつが全部ちがう木であって、それを切ってつないが、ことが、ひとつひとつが全部されているのです。」(東野芳明「「東術手帖」七月号、いたの様に、一九七〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一九十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日には、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、一十〇日では、日には、日には、日には、日に、一十〇日では、日に、日には、日には、日には、日には、日には、日には

- 9 高松次郎「断片的文章」『世界拡大計画』高島直之編、水声社
- 10 同前、一一三頁。

一一頁。

11

美術出版社、一九七三年二月号)を参照されたい。例えば、乾由明「高松次郎の受賞が意味するもの」(『美術手帖』

18

17

一九八八年、四五頁。 12 高松次郎「無と全体性のドラマ」『is』四二号、ポーラ文化研究所、

19

13

- また、《石と数字》に関する「ネットワークの庭」という六九年のテクストから、同作における無限についての当時の高松の関心を読テクストから、同作における無限についての当時の高松の関心を読たする小数をこの宇宙(といっても、多分地球に限られるであろう在する小数をこの宇宙(といっても、多分地球に限られるであろうである」(高松次郎「ぴ・い・ぷ・る《ネットワークの庭》」「藝術新潮」である」(高松次郎「ぴ・い・ぷ・る《ネットワークの庭》」「藝術新潮」である」(高松次郎「ぴ・い・ぷ・る《ネットワークの庭》」「藝術新潮」である」(高松次郎「ぴ・い・ぷ・る《ネットワークの庭》」「藝術新潮」である。
- 新聞社/日本国際美術振興会、一九七〇年、頁記載なし。 
  4 高松次郎「コメント」『第一〇回日本国際美術展』カタログ、毎日

20

16 ある事物における既成の観念や感情、認識などを捨象することは、ジイキュウ出版社、一九七三年、四八頁。

- それらによって既に獲得されていた全体性を捨て去ることである。それらによって既に獲得されていた全体性を獲得する道を開くことになる。注意されたいのは、ここでいう全体性は、「真の全体性」とは、実際に獲得されるところの全体性である(これは「真の全体性」とは、実際に獲得されるところの全体性であるのであり、実在しえない理念的なものである。しかしその理念が前提にあるからこそ、獲得されていた全体性を捨て去ることが不可能なものであり、実在しえない理念的なものである。しかしその理念が前提にあるからこそ、獲得されていた全体性を捨て去ることである。それらによって既に獲得されていた全体性を捨て去ることである。
- 年二一月号、一八二頁。 高松次郎、タイトル記載なし、『美術手帖』美術出版社、一九七二
- 府中市美術館、北九州市立美術館、二○○四年、二二頁。次郎の作品と思考について』『高松次郎――思考の宇宙』展カタログ、次郎の作品と思考について』『高松次郎――思考の宇宙』展カタログ、本田の高松神山亮子 「実在から関係へ――一九六○年代と一九七〇年代の高松
- 『思考の宇宙』展カタログ、七五頁。なお、「影」シリーズから思考し続けている自己同一性とは、例えば「影」についての六五年二月八日付のメモに関わるものである。すなわち「新しい純白のキャンバスを描写すること。」また、六六年に東京画廊で行われた「アイデンティフィケーション」展も、展覧会名から明らかなように自己同一性に関わる問題であると言えるだろう。 ただし、「影」に関する自己同一性の問題は、「単体」シリーズの物体の様態変化におけるその自己同一性の問題とまったく同一の物体の様態変化におけるその自己同一性の問題とまったく同一のものというわけではない。
- とも作品解釈というよりも、たぶんに皮肉が込められた酷評ではあ談「解体と創造」前衞主義を超えて」における藤枝の発言──もっころに着目している点では、藤枝晃雄と多木浩二の一九八○年の対いるわけではないが、同一の物体の異なる様態ないし状態というといるの解釈を挙げておこう。様態の変化という点にフォーカスして同様の解釈を挙げておこう。様態の変化という点にフォーカスして

郎」『みづゑ』美術出版社、一九七一年二月号、五五頁)。 に興味をもって作ったのかなと思った」(「ディアローグ=14 状態の衝突部分、上と下とがそこで接しているあのギザギザの部分 ですね。で、高松さんはあそこで、一本の単体のなかにある二つの くり抜かれた上の部分と、皮をかぶった自然の杉である下の部分と の木が、上下二つの部分にわかれていて、四角にピッと幾何学的に 釈の力点はそこではないが――同様のものとみなせるだろう。「一本 松との対談における次のような発言も、「一本の単体のなかにある せると、そういうことになると思うのです」(『みづゑ』美術出版社 うけれども、 たプラスティックのしゃもじを浮かべる、そうするとこれも見えは違 うことですけれども、たとえば石油を置いて、その上に石油ででき う作品ですけれども、 クションにおいて藤枝は次のような発言を行っている。「『単体』とい 二つの状態」ということに着目している点では――ただし大岡の解 九八〇年五月号、二九頁)。 -などもある。「『単体』、物質の自己同一性」と題されたセ もとは同じで、 これは見えは違うが物体としては同一だとい 『単体』をもっとわかりやすく徹底さ あるいは、 大岡信の一九七一年の高

21 前掲註5、光田『高松次郎 言葉ともの』、二三一頁。

22 同前、同頁。なお、「単体」の英文タイトルが「Oneness」であること(ド イツ語では註3で述べるように「Ganzheit」である)について簡潔 な私見を述べておけば、高松は「単体」シリーズに、ただ〈単一の物〉 という意味だけではなく、単一性、全体性、同一性、独自性という ような意味をも含み込ませていたように思われる。

23 同前、二四〇頁

24 同前、同頁。

ると言えるだろう。「言葉とものとの間の不一致は、先ほども述べした高松のテクストを拠り所とした蔵屋による次のような解釈であ3 この点を具体的な作品例においてフォローしているのが、I-4で示

た通り、ともすればわたしたちの意識から消えがちです。したがってこの不一致を強調する操作が考えられねばなりません。《16個のてこの不一致を強調する操作が考えられねばなりません。《16個の単体》においては、杉の1本1本が不思議な形に削られ、もはや単体》においては、杉の1本1本が不思議な形に削られ、もはや単体。『高松次郎 ミステリーズ』展カタログ、東京国立近代美術館、「高松次郎 ミステリーズ」展カタログ、東京国立近代美術館、「高松次郎 ミステリーズ」展カタログ、東京国立近代美術館、一つ単体》にそくして言えば、内部のコンクリートの破片を単純に「コンクリート」とは呼びにくいという点において、それは、タイトルとかの単体》にそくして言えば、内部のコンクリートの破片を単純に「コンクリートの場合ということとなろう。

創刊号、宇都宮美術館、二○○四年、二五頁。 谷新「高松次郎の『石と数字』について』『宇都宮美術館 研究紀要

26

蔵屋、前掲、一一三頁。

同前、一一〇頁。

29 28 27

一自然数のように無限個あるということである。 一自然数のように無限個あるということであるとは「無限年合」のことであるといえる。つまり、「杉」という名詞によって集合」のことであるといえる。つまり、「杉」という名詞によって年来永劫、杉が増え続けると想定するならば「無限日があるということである。

石の単体》(1971年)や《レンガの単体》(同年)、《木の単体》(改行)この「全体」を逆手に取ったと考えられるのが、《黒御影場の蔵屋の論考である。すなわち、「[……] 恣意的に人間が決めるという意味での「全体」を、ここで仮に「全体」と呼びましょう。の美術 別巻 現代美術の思想」講談社、一九七二年、六六頁。の美術 別巻 現代美術の思想」講談社、一九七二年、六六頁。

1個のレンガ、1個の木片が『全体』と仮定されます。その一部は(同年)のような作品です。これらの作品では、まず1個の石や

31

30

中原佑介「世界の関係像について」高階秀爾・中原佑介編『現代

前掲、一二三頁)。 前掲、一二三頁)。

2 中原佑介「知覚の統御」『みづゑ』美術出版社、一九八○年五月号、一○頁及び一九頁。

35

33

- 郎を発見する」、五〇頁)。さらに、「単体」/「複合体」を基軸 たならば意味がなくなってしまうもの」(前掲註7、鼎談「高松次 子』にも 'simple' という意味はもちろんありますが、肝心なものは いることは、それなりに意味がある筈でしょう。ライプニッツの『畄 体』の言葉遣いを、 としてライブニッツの トリエをお訪ねした時に書棚をチラッと見たんです。[……] ひょっ の発言において確認することができる。 年に行われた鼎談「高松次郎を発見する」における峯村敏明の次 反対に、それ以上分割しえないものという解釈もある。二○○○ かび上がらせている(森、 波打ち揺らぐものであると解釈し、「波」シリーズとの関連性を浮 同作における個々の杉の加工と未加工の境界面が作品全体として おいて「単体-波間」というものに設定されていたことに着目し、 釈である。森啓輔は、《16個の単体》のタイトルがプランの段階に きたい。一つは、《16個の単体》と「波」シリーズとの関連性の解 四種の解釈には分類しえない重要な「単体」解釈を二三挙げてお 'monade' であって、 分割できないもののことです。物理的に分解し 'simple-substance'ではなく、'oneness'と言って 『単子論』はなかったのか。[……]彼が『単 前掲、七頁)。また、無限分割解釈とは 「私はこの間〔高松の〕ア
- 頁記載なし。

34

- Japan: Tradition und Gegenuart, Städtische Kunsthalle Düsseldorf, 1974, p. 116. なお、同展の高松のほかの出品作には、例えば《コンクリートの単体》であれば"Ganzheit Beton (oneness of concrete)"というように、ドイツ語タイトルと、括弧内にて英語の作品タイトというように、ドイツ語タイトルと、括弧内にて英語の作品タイトルが記されている。
- 一九八○年、頁記載なし。 『現代の作家2.高松次郎・元永定正』展カタログ、国立国際美術館!

37

36

- 『みづゑ』(美術出版社、一九八○年五月号)の一○頁及び六一頁に掲載されているピナール画廊での展示風景写真を参照(前者の頁は前掲註22の「解体と創造 前衛主義を超えて」に属するものである)。掲註20の「解体と創造 前衛主義を超えて」に属するものである)。と《板の単体(黒)》の展示場でのおよその位置関係が分かる。前者は展示場の壁に設置されており、後者は展示場の中央を仕切るような仮数的な壁に設置されている。

38

として、高松の仕事全体を描き出した真武真喜子の「不在発生装

39

本は前掲論文において、「単体」シリーズの形態に、無限増殖とも報慮されたい。

「単体」の形態の反復可能性を読み取っている。「「単体」の形態がもつ相通ずるその反復可能性を読み取っている。「「単体」の形態の反復可能性を読み取っている。「「単体」の形態がもつはかけここで拠り所とされているのは方眼紙上に認められ、厳密る。何よりドローイングではその輪郭が方眼紙上に認められ、厳密る。何よりドローイングではその輪郭が方眼紙上に認められ、厳密る。何よりドローイングではその輪郭が方眼紙上に認められ、厳密る。何よりドローイングではその神道とも大い。「単体」シリーズの形態に、無限増殖とも離通されたい。

このことは高松と同時代の国外の作家との共通性と相違性に関わ てキャンヴァスの中心に向かうような点において曖昧さが少ないので ペインティングにおけるストライプは、 ステラのアルミニウム・シリーズ、銅シリーズ、そしてマゼンタの金屋 ミングエッジ〔外枠〕よりも、 を紹介しておこう。 演繹的構造を説明する。ここではモンドリアンとの比較による説明 の関係と、 ビスムやモンドリアンの絵画における支持体の形態と描かれた形態 描かれた形態に対する支持体の形態の強い規定性に着眼し、それを 態と描かれた形態とが共鳴する関係にある。マイケル・フリードは 立った加工の施されていないブラック・シリーズを含め、支持体の形 ステラの特に六○年代のシリーズでは、支持体の形態に外観上目 る看過しえない問題であるから、さらなる説明を加えておきたい 塗料のシリーズにおけるストライプ、また同様に彼の初期のブラック | 演繹的構造 deductive structure | と呼んだ。フリードは、例えばキュ 彩色された諸々の矩形を配置しているモンドリアンのフレー ステラにおけるそれらの関係とを比較しつつ、 「ステラの絵画の演繹的構造と私が呼んできた 曖昧さや恣意性が少ない。すなわち フレーミングエッジから発生し ステラの

41

ある。 えば、 Museum, 1965, p. 43)。こうしてフリードが述べているように、 Noland, Jules Olitski, Frank Stella, Cambridge, Mass.: Fogg Art るようである」 (Michael Fried, Three American Painters: Kenneth ジとのいずれかの関係において、 が少ない。一方でモンドリアンの様々な諸要素は、フレーミングエッ 構造によって決定づけられているような点において、より恣意性 画における定められたストライプの配置は、その全体の演繹的 あることによってエッジとの整合性を損なっている。ステラの絵 内の〕矩形は、 通点を有するものの、ステラとは異なる問題設定であったと言 ノクロームの色面であるがゆえ、支持体の形態の加工という共 作品にみられるような明確な描かれた諸要素が認められないモ えているということである。一方、高松のタイプCは、ステラの 持体に描かれた諸要素)が決定づけられているような構造を備 定性が認められる。このことを部分/全体関係に置き換えて言 ているように、描かれた形態に対する支持体の形態の強度の規 ステラの作品には、「演繹的 deductive」という語が端的に示し ステラの作品は全体(支持体の形態)によって部分(支 一方で、モンドリアンの彩色された諸々の〔キャンヴァス それ〔フレーミングエッジ〕を越えて続くようで 画家自身によって配されてい

40

ことから、いずれも《平面的物体》として考えられていたこと の作品は後に 図版に付されたものである。 厳密にいえば、 に東京画廊で行われた「ヒューマン・ドキュメンツ 70」において が推察される。なお、《板の単体 対談における、 このタイトルは、 《板の単体》として纏められる同種のものである 同展のカタログにはその出品作に関する記録は 後年 本章の第3節で取り上げる原栄三郎と 《板の単体 とはいえ、同展における赤及び黒 (黒)》の方は、同年の五月 (赤)》と改名された作品の

タログをみる限りタイトルは記されていない。も出展されているが、前節で述べたように、その時点では同展のカ

44 一つ目の問いは、「なるべく面白くないものを作りたいということは、どういうことなのか? そしてそれでもなおかつそれを支えているはどういうことなのか? そしてそれでもなおかつそれを支えているはどういうことなのか? そしてそれでもなおかつそれを支えているはどういうものの意味も問題になりますが」(高松、前掲、頁記載なし、傍点原著者)というものである。彼のいう「面白くないもの」についての詳細な検討は別の機会に譲ることにするが、それは本章の第いての詳細な検討は別の機会に譲ることにするが、それは本章の第一ないものでは、

47 同前、同頁。

45

前掲。

48

係は希薄であったことを考え合わせてみると、やはり、「平面的物になイトルを与えず、もとよりタイプCと言葉(タイトル)との関にタイトルを与えず、もとよりタイプCと言葉(タイトル)との出たなイトルを与えず、もとよりタイプCと言葉(タイトル)との出たなイトルを与えず、もとよりタイプCと言葉(タイトル)との出たいる「条件」を「言葉」として解釈することができる。ただ、われている「条件」を「言葉」として解釈することができる。ただ、かっとも、「単体」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」となっとも、「単体」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」とはえていると、やはり、「平面的物になった」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」をは、「単体」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」をは、「単体」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」をは、「単体」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」をは、「単体」という意識を発生させる「条件」を、「言葉」をは、「単体」という意味を発生させる「単体というになった。

適ったものであるように思われる。 客体の側、物の側の条件であるという解釈も、それなりに理に

一九七一年一月号、一八六頁。 松次郎展』1960~70年によせて」『商店建築』商店建築社、 高松次郎・原栄三郎(聞き手)「高松次郎の独白的会話『高

49

50

この高松の発言については森啓輔の前掲論文における解釈がある。森は七六年のシンポジウムにおける「グローバルな論理というものは〔……〕個というものがどんどん切られるというふううものは〔……〕個というものがどんどん切られるというふうにしか思わない」(「シンポジウム 戦後日本の美術」「季刊藝術」にしか思わない」(「シンポジウム 戦後日本の美術」「季刊藝術」で力断され、断片化していくことへの恐怖は、《板の単体(赤)》において輪郭の処理を『とにかくことへの恐怖は、《板の単体(赤)》において輪郭の処理を『とにかくことへの恐怖は、《板の単体(赤)》において輪郭の処理を『という言葉を通じて、輪郭の確定作業による『孤独』への心理的抵抗、または主体としての自己同業による『孤独』への心理的抵抗、または主体としての自己同業による『孤独』への心理的抵抗、または主体としての自己同業による『孤独』への心理的抵抗、または主体としての自己同業による『孤独』への心理的抵抗、または主体としての自己同業による「孤独』への心理的抵抗、または主体としての自己同業により、

画廊、一九七五年、頁記載なし。 の化石」『ジャスパー・ジョーンズ ドローイング』展カタログ、南高松次郎「ジャスパー・ジョーンズ試論――わざとなされた行為

51

52 同前。

53

《THE STORY》である(光田、前掲、二五四頁)。この点にて、高松作品の解釈を行っている。ただし光田の場合、その解釈の適用対象は、「単体」ではなく、「言葉が『転化しない』、「単なる物」であるような、言葉を『あるがままに見せる』作品」、なる物』であるような、言葉を『あるがままに見せる』作品」、光田由里もこのテクストにおける「転化/自己同一性」の議論、光田由里もこのテクストにおける「転化/自己同一性」の議論、

させる「条件」とは、「言葉」というこちら側の条件というより、体」、すなわちタイプCの構想で言われている一つという意識を発牛

のものとして同定されるということにある。 解釈の要諦は、さまざまな様態をもつ物が、名詞によってある一つもしれない。けれども、Ⅱ‐2で説明したように、光田の「単体」解釈においても、何ものにも転れるかとはいえ、光田の「単体」解釈は、光田のそれとは区別されるもののものとして同定されるということにある。

一九七二年九月号、二五頁。 - 一九七二年九月号、二五頁。 - - 表面化された表面」『藝術新潮』新潮社、

57 56

同前、二五頁。

いいほど別の枝がその動きを止めてしまい、小枝の弧は離反し合い の枝振りだけをとってみても、一つの動きを示す枝は、必ずといって がやわらかい曲線に対して、 の重く垂れさがるような色面によってころされる」(同前、 第一の点について高松は、 返されること、第三に、 要素によってたがいに否定されること、 うな四点の形式的特徴である。第一に、造形的な要素が対立的な 高松がこのように捉える理由として挙げているのは、 (《紅白梅流水図》、《燕子花図》、《松島図》)に認められる次のよ .線と曲線がぶつかり合う」(同前、 上方に向かう鋭角的な葉の形状は、その上部に描かれる花 《紅白梅流水図》については「流水の、 金地の上にそれと同化するように描かれていることである。 描かれた画面に中心や求心性がないこと 《燕子花図》について「燕子花が描かれる 梅の木の不定形で硬直した線。 同頁)と述べた上で、それら 第二に、 幾何学的ではある 同一の形態がくり 光琳の絵

色価で置かれることなどにより、モティーフはきまって金地と同じ後関係が強調されないように構成されること、色彩が金地と等しい おいて、 に線や色面が付されていくのであるが、その線や色面が決して金地 らすみまで視線を働かせる以上の効果があるわけではない」 のない平面上を流れるだけであり、それもただ単に見る人にすみか られている。動きは、 といえるようなものは存在せず、奥行きもきれいさっぱり払いのけ 物体のその色彩や形態は下地と等価にはり合っており、従って余白 の中で均衡をとる」(同前、同頁)ような「見る人を画中に心地よ く処理された部分とが、つねに奥行きをともないながら一つの画面 クな動きと、軽く流れていく部分、重厚な部分と余白のように淡 頁)。こうした特徴は高松において、例えば俵屋宗達の「ダイナミッ 島図》を挙げている。 の点において高松は、上記三作品の中では、 ころし合い、その緊張のみを残してすべての部分の存在感は空無化 の描かれた諸要素は「同程度の力関係で対置されるために〔……」 面に定着され〔……〕作品が完成されたとき、 を踏み台にして跳躍することはな」(同前、同頁)く、それらは「前 く引き込むような性格」(同前、同頁)とは対照的である。すなわ 枝の動きにともなわれながら、どこにも固定しえない」(同前、 と、左右の紅白梅はそれぞれ等価であり、視線は流水や梅の幹、 はいうまでもないが、『紅白梅流水図』でも、 されてしまう」(同前、 「光琳の画面ではすべて均質均等で、モティーフとして描かれた やはりあくまで下地であるだろう」と断った上で、 第四の点について高松は、 第三の点については次のように述べている。「『燕子花図 [諸要素の] 存在感は無化される」(同前、 つねに画面というある物体の表面のその厚み 「まったく同じものが二つ以上並置されると 同頁)という性格を引き出している。 光琳の金地は「制作のはじめに 《燕子花図》及び 中央部を流れる流水 依然としてすべて 同頁)と高

同前、二五頁。 同前、二五頁。 日前、二五頁)というわけである。 日本にとのない絵画平面における「実在の『面』というものを容認した」(同前、二五頁)というわけである。 で光琳は、上述の四点の形式的特徴を軸として、意味や観念や感が下地なのである」(同前、同頁)と述べている。以上、高松にとった。

59 58

- るようにも思われる。 な形状は、それが何がしかの意味に転化させられることを防いでい ものとなったかもしれない。 いなものであったとしたら、 ギザはすべて直角である。仮に、このギザギザが一様ではなく不揃 おいてすべて等しく作られており、またこれらの三点において各ギザ このギザギザ一つ一つのサイズは、《板の単体(赤)》及び《板の単体 色面がいわば実在の色面として感知されるように思われる。なお、 スというよりも「平面的物体」として意識され、そこに施された に四点の特質において獲得されている。「板の単体」では、 光琳の絵画の場合、「実在の面」は、 (青)》では各対辺において等しく、《板の単体(黒)》では四辺に 鋸状の形態において、支持体は何かが描かれ表現されるキャンヴァ それらはなんらかの形象を想起させる 「板の単体」におけるこのような均質 前掲註57で説明したように主 とりわ
- る。 「単体」解釈と近しいものであると言えけ下を拠り所とする篆村の「単体」解釈と近しいものであると言えけ下を拠り所とする篆村の「単体」解釈と近しいものであると言えたがのタイプCを分割しえない単一のものとして捉える点においては、本

60

キャンヴァスの形態から諸要素が決定されることに意識的であった線が引かれることによって画面が形成されている。実際、高松自身、形の角から対角線が、同様に角から、あるいは辺に沿うようにコン形の角から対角線が、同様に角から、あるいは辺に沿うようにコンドの角に、年間上の空間」の諸作品では、矩前掲註44にて詳述した。

62 61

ことが次のような発言から認めることができる。「[平面上の空間」ことが次のような発言から認めることができる。「[平面上の空間」でおいた曲線などキャンバス自身がそのキャンバスを描くというもので活いた曲線などキャンバス自身がそのキャンバスを描くというものがそれを選びとるのである」(前掲註12、高松次郎「無と全体性のがそれを選びとるのである」(前掲註12、高松次郎「無と全体性のがそれを選びとるのである」(前掲註12、高松次郎「無と全体性のがそれを選びとるのである」(前掲註12、高松次郎「無と全体性のがそれを選びとるのである」(前掲註12、高松次郎「無と全体性のがそれを選びとるのである」(前掲註12、高松次郎「無と全体性のがそれを選びとるのである」(前掲註12、高松次郎「無と全体性のがすれている「平面上の空間」フレーエブ・ボンズ IV》(《River of Ponds IV》、愛知県美術館蔵)サフー・オブ・ボンズ IV》(《River of Ponds IV》、愛知県美術館蔵)で、一本では、コンパスというというにより、一本では、コンパスというによりできるだろう。とが次のような発言から認めることができるだろう。



図1 | 《16個の単体》 1970年



高松次郎「単体」シリーズ

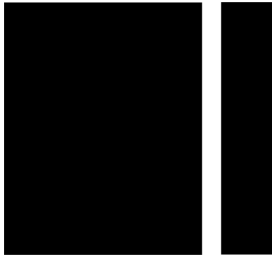


図4 | 《版の遊休(里)》1070年

図6 | 《板の単体(青)》 1970年 豊田市美術館蔵

図4 | 《板の単体(黒)》1970年 豊田市美術館蔵



図5 | 《板の単体(赤)》1970年 豊田市美術館蔵



図8 | 美術手帖表紙掲載作品《平面的物体》 1970年『美術手帖』1970年2月号

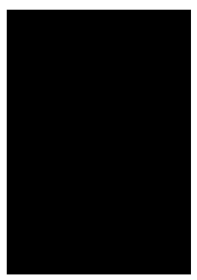


図7 | 《ドローイング》 1971年



図9 | 《色面の単体》 1969年

## 写真クレジット

© The Estate of Jiro Takamatsu, Courtesy of Yumiko Chiba Associates 林達雄 Tatsuo Hayashi 図2、図4、図5、図6

## Jiro Takamatsu's *Oneness* Series: A Study of the *Oneness* of *Board* (Black, Red, Blue)

## OSAWA Yoshihisa

Jiro Takamatsu's Oneness is the series that was worked on from 1969 to 1972. This series could be divided into three types by the differences of the formal features. The first group is solid cedars that are partially fabricated, such as 16 pieces of oneness and 36 pieces of oneness. The second group is cuboids or rectangles in which the center is shattered and its fragments are put back into the center, such as Oneness of Concrete, Oneness of Paper and so on. Third group is wood panels whose edges are fabricated sawlikely and applied by lacquer, such as Oneness of Board (Black), Oneness of Board (Red), and Oneness of Board (Blue). I call the first group type A, the second type B, the third type C. This paper aims to suggest an interpretation of type C.

First, I explain the concepts related to *Oneness*. Second, I survey preceding interpretations of *Oneness*. Third, by analyzing the formal features and his texts relevant to type C and monochrome painting, I suggest an interpretation of type C. Finally, this paper concludes as follows: Takamatsu's aim of *Oneness of Board (Black)*, *Oneness of Board (Red)*, and *Oneness of Board (Blue)* is to keep self-identity of those color fields themselves, without its transforming to something ideative. For Takamatsu, this character of the works is in contrast to Yves Klein's *Monochrome* and it would be safe to say that these works are a certain challenge to such a type of monochrome painting. Furthermore, this interpretation enables type C to give a specific position different from A and B.